Salut et guérison dans la diaconie de I’Eglise en France

Merci beaucoup pour votre invitation qui me donne I'occasion de découvrir un tout petit peu
ces liens qui existent entre vous, autour de ces questions de la diaconie et du ministére diaconal,
par-dela les frontiéres, et méme par dela les appartenances confessionnelles. Je crois que les Eglises
se renouvellent aussi de cette maniere-1a, car en se laissant visiter par des personnes venant d'autres
horizons, elles ouvrent aussi un peu plus la porte pour le travail de I'Esprit.

On m'a demandé de vous parler sur «salut et guérison dans la diaconie de I'Eglise en
France ». Je vais essayer de le faire en trois temps. Tout d'abord, je vais vous donner quelques
nouvelles de la diaconie de I'Eglise en France. Ensuite je focaliserai sur un événement qui, en
France, nous a beaucoup touchés et travaillés, c'est la dynamique qui s'est créée autour du
rassemblement Diaconia qui a eu lieu ici a Lourdes en 2013 et qui a rassemblé 12000 personnes,
autour du théme « Servons la fraternité ». Et enfin, je reviendrai sur votre question sur guerison et
salut.

1- Quelgues nouvelles de la diaconie de I'Eglise en France

Premiére observation : les termes de « diaconie » et d’« Eglise diaconale » sont pour nous
nouveaux. Il y a vingt ans, presque personne n'employait ces termes ici en France. Il y avait certes,
dans le diocese de Toulon, une exception : la « Diaconie du Var ». C'est I'expérience d'une diaconie
a I'échelle d'un diocese, fondée en 1982, qui est restée tres longtemps quelque chose d'unique dans
le pays, qui suscitait a la fois attirance et aussi un peu de méfiance, et qui s'est révélée extrémement
inspirante®. C'est maintenant que nous en bénéficions pleinement.

Nous avons commencé a parler Diaconie en France, il me semble, & la suite de la premiére
encyclique de BEnoIT XVI, Deus caritas est, dans laquelle il soulignait que « la nature profonde de
’Eglise s'exprime dans une triple tache : annonce de la Parole de Dieu (kerygma-martyria),
célébration des Sacrements (leitourgia), service de la charité (diakonia). Ce sont trois taches qui
s'appellent I'une l'autre et qui ne peuvent étre séparées l'une de l'autre. La charité n'est pas pour
I’Eglise une sorte d'activité d'assistance sociale qu'on pourrait aussi laisser a d'autres, mais elle
appartient a sa nature, elle est I'expression de son essence elle-méme, a laquelle elle ne peut
renoncer? »

Trois choses importantes nous étaient rappelées : a) la diaconie fait partie de ce qu'est
I’Eglise. Il ne s'agit pas d'un appendice & la vie de I’Eglise, d'un prolongement, d'un diverticule,
comme s'il y avait d'un coté, ce qu'est vraiment 1’Eglise (la liturgie et 1'écoute de la Parole de Dieu)
et puis, en option, pour ceux dont ce serait le charisme, les engagements caritatifs ou solidaires. b)
la deuxiéme chose est une conséquence de la premiére : sans diaconie, il n'y a pas vraiment
d’Eglise. Le service de la charité est une tache a laquelle I’Eglise « ne peut renoncer ». c) le texte
insiste aussi sur le fait que la diaconie est inséparable des deux autres dimensions de la mission de
I’Eglise. C'est-a-dire qu'on ne peut isoler quelque chose qui serait seulement la diaconie et qui
n'aurait rien a voir avec I'annonce de la Bonne Nouvelle et la louange de Dieu. Et réciproquement,
dés que des chrétiens se réunissent pour écouter la Parole de Dieu et célébrer les sacrements, se
pose la question de la dimension diaconale de ce qu'ils font.

Ce texte nous a mis au travail. Sans doute est-il arrivé alors que des choses avaient mari et
que nous étions préts a I'entendre®. Et il a été relayé sous forme de questions au sujet de ce que nous

1 \oir Gilles REBECHE, Qui es-tu pour m'empécher de mourir ? Ed. de I'Atelier, Paris, 2008

2 BENOIT XVI, Deus caritas est (Noél 2005), n° 25

3 Les réflexions de I'épiscopat sur la mission, dans les années quatre-vingt et quatre-vingt dix, nous avaient sans doute
mis en route. Robert COFFY, « La mission, essai de lecture théologique » (1981) et Claude DAGENS « Proposer la foi
dans la société actuelle » 1996



faisions en France (ce que je vous livre ici n'est, évidemment que mon interprétation, une lecture,
bien sar, doit oublier bien des aspects ; mais je vous la propose et les francais pourront corriger).

En France, le service de la charité s'organise, il me semble, autour de quatre grands poles :
a) les grandes associations caritatives de I’Eglise (Secours Catholique, Comité Catholique contre la
Faim et pour le Développement Terre-solidaire, Société Saint Vincent de Paul, (Euvre d'Orient,
Apprentis d'Auteuil, Equipes St Vincent, Ordre de Malte, etc.) qui ont chacune une grosse
expérience de terrain, sont capables de mobiliser des milliers de bénévoles, et montrent souvent une
belle capacité a se renouveler. b) les pastorales spécifiques qui concernent des populations
fragilisées (pastorale de la santé, auméneries de prison, pastorale des migrants et voyageurs et I'on
pourrait ajouter, service des funérailles). ¢) a cela on doit ajouter qu'en France, nous avons été
marqués par une Action Catholique assez militante, et certains de ses mouvements, comme la
Jeunesse Ouvriere Chrétienne, I'Action Catholique Ouvriere, le Mouvement Rural de la Jeunesse
Chrétienne, ont une vraie proximité aux personnes en précarité, avec toujours le souci de ne pas
oublier la dimension politique. d) on doit aussi ajouter toutes les initiatives plus locales, moins
visibles, mais extrémement importantes du fait que souvent, en pratique, ce sont elles qui assurent
une présence aupres de personnes en difficulte.

A toutes ces organisations grandes ou tres modestes, I'encyclique de Benoit XVI posait, il
me semble, deux questions. Tout d'abord : qu'en est-il de votre lien & 1’Eglise ? Ce n'est pas une
question facile car, comme la souligné le Dr Kjell Nordstokke la diaconie reléve d'un ministere
public et doit chercher a participer au bien commun. A partir de 1a, comment envisager son rapport
a I’Eglise ? Les organisations de solidarité inspirées par les Eglises doivent respecter I'espace public
et ne pas chercher & y défendre des intéréts particuliers ni a mettre a profit leurs actions pour, par
exemple, faire du prosélytisme. Mais alors, doivent-elles résolument tourner le dos aux
communautés chrétiennes, faire comme si elles n'avaient rien & voir avec elles ? Pour éviter une
sorte de lent divorce par éloignement progressif, deux pistes peuvent étre envisagées : d'une part ces
organisations ont généralement conscience de ce qu'elles gagnent a garder un contact vivant avec
une tradition spirituelle capable de les inspirer, de les relancer, voire de les mettre en cause. D'autre
part — et c'est un point auquel on pense plus rarement — tous ceux qui, ceuvrant au sein des
organismes de solidarité, sont au contact de personnes en détresse ont des choses a dire et a partager
aux communautés chrétiennes. Celles-ci peuvent étre elles-aussi, de leur c6té, relancées, inspirées,
voire mise en cause, par ces témoignages. Ce point est important car souvent, au cours de I'histoire
de I’Eglise, les initiatives solidaires ont eu tendance & évoluer dans le sens d'une spécialisation,
d'une professionnalisation — et c'est bien normal ! — mais I'effet pervers possible peut étre que les
chrétiens qui n'y sont pas directement impliqués ne suivent plus tout cela que de tres loin. Au final,
souvent, le service du frere est sous-traité a des organismes compétents, moyennant quoi la
communauté chrétienne peut se croire dédouanée de tous ces soucis de solidarité et de proximité
aux souffrants. Une des choses qui peut nous aider a sortir de ce schéma de la sous-traitance, c'est
que les acteurs de la solidarité se mettent a parler de ce qu'ils vivent, de ce qu'ils découvrent, de ce
qu'ils apprennent avec ceux qu'ils approchent. C'est le premier pas pour que la communauté se sente
partie prenante des engagements solidaires menés par quelques uns de ses membres.

La deuxiéme question qu'on peut entendre a partir de ce texte de Benoit XVI est liée a ce
premier point : pour que des chrétiens engages sur le terrain de la solidarité puissent partager
quelque chose de ce qu'ils y regoivent, cela suppose qu'ils aient appris a reconnaitre ce qui est leur
donné. Autrement dit, qu'ils aient développé une attention spécifique, qui leur permette de mettre
des mots sur ce gu'ils vivent dans leur cheminement avec les personnes en grande précarité. Cela
suppose qu'ils puissent lire ce qui leur arrive comme une expérience spirituelle. Or cela se produit
rarement spontanément, cela suppose notamment de prendre du temps pour s‘arréter et relire ce
qu'on a vecu ; alors il n'est pas rare que beaucoup de choses s'éclairent et que notre lecture de la
Bible, notamment, en regoive une coloration nouvelle.

\Voila donc deux points clés qui étaient sur la sellette au moment ou nous avons lancé
Diaconia 2013 : réfléchir a la maniere pour les communautés chrétiennes de se sentir partie



prenante dans les mille et une initiatives solidaires qui fleurissent a partir d'elles ; et vivre
I'expérience de la rencontre des personnes trés fragilisées comme une visitation, dans laquelle Dieu
s'adresse a nous et a quelque chose a nous dire.

A cela, on pourrait ajouter deux autres points d'attention (moins mis en avant par la
dynamique Diaconia, mais tout aussi importants) : comment faire pour que des jeunes trouvent leur
place dans les multiples initiatives diaconales ? Aujourd'hui, on voit apparaitre des formes
nouvelles d'engagements, et les jeunes y sont tres créatifs (par exemple dans les domaines de l'aide
humanitaire, mais aussi dans I'économie solidaire, une démocratie participative attentive a ceux
qu'on entend rarement, la recherche d'un autre style de vie et d'une plus grande proximite a la
nature). Pour ne pas perdre le contact avec eux et pouvoir bénéficier de leur créativiteé, cela suppose
de leur faire de la place. Un signal positif : dés qu'on prend cette question au sérieux, les jeunes sont
au rendez-vous. L'université d'été du Secours Catholique, destinée aux jeunes, rassemble chaque été
plus de monde (la premiére a eu lieu en 2014, pour la 2e ils étaient 300 a St Malo en 2015, cet été
ils sont 800, ce qui fait une belle progression).

Enfin, dans le sillage de Laudato si*, nous avons sans doute & travailler sur le lien étroit qui
existe entre respect du frere et souci de la terre. Sans doute y a-t-il, a la racine de ces deux
questions, un méme rendez-vous avec une maniere d'étre qui fasse place a l'autre et a ce qui n'entre
pas dans les formes d'organisation trés performantes que nous nous sommes données.

2- Ce que Diaconia 2013 a fait bouger

Au moment des fétes de I'Ascension, en 2013, durant trois jours, 12 000 personnes venues
des diocéses de France se sont retrouvées a Lourdes autour du théme « Osons la fraternité ».
Pratiqguement tous les diocéses étaient représentés, 87 évéques avaient fait le déplacement. Ce
rassemblement avait été précédé par un long travail de préparation en amont et, en aval, ses effets
se font sentir jusqu'a aujourd'hui. 1l y a eu au cours de ces trois jours, quelque chose de nouveau, de
jamais vu. A quoi tenait donc cette nouveauté ? Peut-étre au fait que, pour la premiere fois en
France, un rassemblement majeur de 1’Eglise a donné une place primordiale aux personnes
marquées par de grandes précarités ou handicaps. De fait, une personne sur quatre, dans ce
rassemblement, vivait une de ces formes de vulnérabilité et c'était, bien sir, essentiel car lorsque
des personnes en situation de handicap ou de pauvreté sont la, on ne parle pas exactement de la
méme maniere, l'attention de chacun est mise en éveil, on ne réfléchit pas non plus tout a fait
comme d'habitude.

Mais surtout le rassemblement a fait une place primordiale a leur parole, leur priére, leurs
aspirations. Lors de la premiére matinée, le ton a été d'emblée donné par le groupe Place et parole
des pauvres. Ce groupe, qui rassemblait une douzaine de personnes marquées par la grande
pauvreté avait préparé I'événement « Diaconia » depuis trois ans et apporté sa contribution au fur et
a mesure de I'élaboration du projet’.

La réflexion que ce groupe a proposée en ouverture des trois jours a Lourdes a été
déterminante. Précisément, sans doute, parce qu'il s'agissait d'une réflexion. Parfois, en effet, on fait
une place aux pauvres pour entendre d'eux quelque chose comme un cri, une expression non
articulée ; cela permet au moins de ne pas oublier leur souffrance, mais on peut facilement s'en tenir
la. Il arrive aussi que des personnes marquées par la misére soient invitées a donner un témoignage,
ce qui est souvent passionnant mais risque de cantonner leur parole a leur cas particulier. Ou
encore, ce qu’elles disent est accueilli comme de simples illustrations de problémes connus par
ailleurs pour avoir été déja décrits et analysés. Le groupe Place et parole des pauvres, a Lourdes,

4 \oir surtout la 3e partie de Laudato si : »La racine humaine de la crise écologique »
5 Les travaux de ce groupe, piloté par des personnes inscrites dans le sillage d’ATD Quart Monde, ont été publiés dans
un petit livre : Eglise : quand les pauvres prennent la parole, Ed. Franciscaines, Paris, 2014.

3



s'est situé autrement. Il a fait une proposition de sens ainsi qu'on peut I'entendre par exemple dans
cet extrait :

« Ensemble, on peut transformer des choses et faire comprendre que 1’Eglise n'est pas
réservée a certaines personnes. Ensemble, on va construire un autre chemin, une autre
expérience, pour que dans les rencontres, il y ait I’échange et I’écoute, et que, quand on sort
de I’église, on fasse ce qu’on a dit. Diaconia, ¢a peut étre le début d’autre chose : réveiller
’Eglise a une autre dimension, c’est-a-dire une maniére de suivre le Christ dans sa maniére a
lui d’étre avec les plus pauvres. Parce que lui, Jésus, il a traversé le méme chemin que les
pauvres® ».

Je m'arréte sur cet extrait pour le commenter. Il s'agit, en fait, d'une parole d'autorité : ceux
qui parlent disent « on » mais c'est & entendre, comme un « nous ». Ce n'est pas le « nous » du seul
groupe Place et parole des pauvres, c'est un nous qui s'offre a contenir les 12000 auditeurs présents
(le texte commence par «ensemble ») et, pourquoi pas, beaucoup d'autres. Il est question,
finalement, de toute I’Eglise. Ceux qui parlent disent « ¢a peut étre le début d'autre chose ». Ils
lisent ce qui est en train de se passer avec le rassemblement comme un commencement, et ils se
permettent donc de le nommer comme tel.

Et ce «début d'autre chose », c'est quoi ? C'est « réveiller I’Eglise a une autre dimension,
c'est-a-dire une maniére de suivre le Christ dans sa maniere a lui d'étre avec les plus pauvres ».
Voila donc une redéfinition de la mission de 1’Eglise : suivre le Christ — jusqu'a présent c'est
classique — mais avec une précision : « dans sa maniére a lui d'étre avec les plus pauvre ». Ici,
apparait quelque chose de nouveau : le rapport du Christ aux « plus pauvres » est regardé comme
une clé pour comprendre sa mission et comme une pierre de touche pour la vivre.

Je résume : en quelques phrases, des personnes en grande précarité proposent aux 12000
participants de lire ce qu'ils sont en train de vivre comme l'inauguration d'une nouvelle route, un
réveil de I’Eglise, qui consiste a redécouvrir le Christ comme celui qui s'est lié aux plus pauvres, clé
sans laquelle 1’Eglise est menacée d'engourdissement et de sommeil. Clest & partir de 1a qu'ils
proposent une maniere de se rapporter les uns aux autres ou il y ait « rencontre », « échange » et
« écoute », donc un style de relation ou chacun ait sa place et soit attendu comme contributeur
possible au bien de tous. En ces quelques phrases, il y a déja toute une vision des rapports humains
et de ce qu'y provoque la familiarité avec le Dieu de Jésus Christ.

Ce type de parole fait autorité car il s'est affronté a la négativité ultime. Ces mots sont
gagneés, au prix de rudes batailles, sur le silence et I'enfermement dans des blessures souvent
inguérissables. D'une certaine maniére, ils ont traversé quelque chose comme la mort. Leur poids
tient non a ce qu’ils imposent des vues ou énoncent des obligations, mais parce qu’a partir de
souffrances graves et profondes, ils osent ouvrir des voies. Ici, c'est un appel pour que dans I’Eglise,
tous soient encouragés a acceder a leur propre parole et se sentent ainsi soutenus pour apporter leur
contribution a la vie ensemble.

A noter que ce type de parole ne s'est pas impose d'emblée des le début de la dynamique
Diaconia. Il a di étre expérimenté a de petites échelles, faire ses preuves afin qu'une place
primordiale lui soit faite ; et cela au prix de renoncements a d'autres manieres possibles d'envisager
un tel rassemblement. Ajoutons qu'il ne s'agit pas pour 1’Eglise de quelque chose de trés confortable
(elle s'y entend en partie contestée dans sa maniere de s'organiser) ; mais en revanche, les
participants au rassemblement ont pu aussitot en recueillir les fruits. Ecouter des personnes elles-
mémes en situation précaire parler de cette maniere permet que les langues se délient et tire tous les
rapports vers la simplicité, la joie et la vérité.

Je peux vous dire que les participants ont eu conscience de vivre un événement, c'est-a-dire
quelque chose qui peut infléchir le cours de I'histoire, qui peut aussi renouveler considérablement le

6 Ibid., p. 84



visage de I’Eglise.

J'ajoute que les premiers surpris ont été... les théologiens (dont je faisais partie), qui avaient
eux aussi préparé le rassemblement durant trois ans, et qui pensaient étre parvenus a bien en éclairer
points importants et les enjeux. Et voila que tout s'est passé autrement : des personnes qui ont connu
la grande pauvreté et I'numiliation, ce sont elles qui fixent les priorités ! Et qui en parlant, font que
tout le monde bouge. Expérience que je ne suis pas prét d'oublier !

3- Guérison et salut

En fait, ce qu'il nous a été donné de vivre grandeur nature, c'est un nouveau visage de
I’Eglise. Si vous interrogez des chrétiens en leur posant la question, pour vous c'est quoi I’Eglise,
comment la définissez-vous ? Eh bien, la plupart vous répondront, j'imagine : I’Eglise c'est
I'ensemble des chrétiens, ce sont les disciples du Christ. Trés bien ; mais quand on lit les Evangiles,
qu'observe-t-on ? Il y a bien un groupe de disciples autour du Christ, mais cela ne suffit pas pour
que la Bonne Nouvelle soit annoncée. La Bonne Nouvelle est annoncée parce que tout, dans le
« programme » de ce groupe, semble sans cesse bousculé par I'irruption de suppliants qui viennent
se jeter aux pieds de Jésus. Et de fait, si vous gommez de vos Evangiles tous ces récits ol ces
suppliants interviennent, que reste-t-il ? Pas grand chose. Cela ne signifie-t-il pas qu'ils sont, ces
suppliants, tout simplement indispensables pour que la Bonne Nouvelle retentisse ? Mais si c'est
vrai, c'est que I’Eglise, ce n'est pas seulement le groupe des disciples, c'est ce groupe, en tant qu'il
est sans cesse rouvert par l'irruption des suppliants, lesquels sont reconnus, en général, par le
Christ, comme des hommes et des femmes de foi (« ta foi t'a sauvé » s'adresse toujours a eux).

Je crois que cela fait bouger également le rapport qu'on peut imaginer entre guérison et
salut. Spontanément, nous dirions sans doute que comme chrétiens, nous croyons fermement en un
salut qui nous est promis, qui s'est accompli en Christ, qui sera manifesté pleinement a la fin des
temps, mais dont nous pouvons des a présent bénéficier. Et du coup, nous aurons tendance a
comprendre nos actions solidaires comme quelque chose qui est capable d'étre signe du salut, d'en
porter dés a présent la réalité. Les engagements solidaires des chrétiens seraient donc signes d'un
salut qui nous est donné en Christ (et tout cela n'est pas faux, rassurez-vous !).

Seulement, a partir de l'expérience de Diaconia, on doit ajouter quelque chose d'autre :
d'abord, s'interroger sur les fruits que nous attendons de notre action. Et si aucune guérison ne se
produit chez ceux que nous accompagnons, est-ce que notre action est encore valable ? Est-ce pour
cela que nous engageons la relation, ou bien simplement pour celui a qui nous nous adressons,
« parce que c'est toi », sans autre « pourquoi » que celui-la ? Il nous faut parfois faire le deuil de
nos désirs de guérisons de l'autre. Et alors, ce pourrait étre I'occasion de faire une autre expérience
de guérison, je veux dire, des guérisons qui sont encore en attente en nous, tant que nous ne
parvenons pas a accueillir tout autre comme un frére, une sceur. J'ai rencontré une fois un président
dioceésain du Secours Catholique qui m'a dit « j'ai fait une expérience extraordinaire : je suis parti
une semaine avec tout un groupe de personnes en grande précarité. Quand je suis parti, j'étais
« président », quand je suis revenu, j'étais un frere pour ces hommes et ces femmes ». N'est-ce pas
une guérison de premiére importance ? La guérison, dans cette perspective, se pense également a
I'échelle d'une société et pas seulement des individus. Les blessures les plus graves sont peut-étre
celles qui déchirent les peuples en eux-mémes et entre eux. Voici, pour la diaconie, un rendez-vous
majeur pour elle, dont la tache consiste en I'évangélisation des relations, des rapports humains.

Cela pourrait également nous inviter a réviser nos maniére de penser le salut. Spontanément,
nous l'envisageons sans doute comme le dénouement de tout ce qui pése sur nos existences, une
libération de tout ce qui nous empéche de vivre et d'étre nous-mémes, et j'imagine que c'est de ce
coté-la que nous tournons notre regard quand nous pensons au salut. Mais a I'écoute des personnes
marquées par la grande pauvreté, on percoit autre chose, qui fait bouger les priorités : elles
associent en effet le salut d'abord a la relation aux autres ; pour elles, le salut, ce sont d'abord des
retrouvailles, une réconciliation aussi, avec tous ceux dont nous avons été séparés. Je crois qu'ils



ont raison, profondément : le chemin du salut (qui passe bien par la libération de tout ce qui nous
opprime) passe par la relation a mes fréres et sceurs, et ce sont eux qui vont me conduire jusqu'aux
sources ou j'entends un appel, une promesse vivifiante, bien plus forte que tout ce qui me fait peur.

*

Je n'ai pas parlé du ministere des diacres dans tout cela; je m'en excuse et esquisse
simplement quelques mots (ce sera ma conclusion). Tous les diacres ne sont pas engagés d'abord
dans le domaine de la solidarité ; ca ne me géne pas (cela dit, il me semble capital qu'une forte
proportion des diacres y soient bien présents). On a vu que la diaconie est co-extensive a la mission
de I’Eglise, elle ne se cantonne donc pas aux actions caritatives ou solidaires. Mais je crois qu'on
attend des diacres qu'ils soient des veilleurs de la diaconie, c'est-a-dire que, la ou ils sont, ils
cherchent ardemment cette maniere de se rapporter aux autres qui, en elle-méme, est Bonne
Nouvelle. Et par leur simple présence, comme tout ministre ordonné, ils sont le signe de la présence
et des appels du Christ. Seulement, plus ils seront conscients qu'il est question d’Evangile a travers
tous ces liens et relations, notamment ceux qui nous mettent aux contact des plus fragiles, plus le
signe sera clair. Pour le reste, je comprends les diacres comme des ministres du commencement de
I'annonce de la Bonne Nouvelle, alors que I'évéque et le prétre, eux, annoncent la Bonne Nouvelle
plutét a partir de son point d'aboutissement (ils connaissent la fin de I'histoire !). Le diacre lui, a
cette fraicheur : il repart chaque matin annoncer la Bonne Nouvelle comme s'il I'entendait pour la
premiére fois’. Et cela peut aider beaucoup I’Eglise a garder la vigueur de l'annonce de la Bonne
Nouvelle, a revenir toujours a son commencement.

Etienne Grieu sj
Centre Sévres, Facultés Jésuites de Paris

Pour aller plus loin :
- Collectif : Eglise : quand les pauvres prennent la parole, Ed. Franciscaines, Paris, 2014.

- Dominique FONTAINE, L'Evangile entre toutes les mains, Ed. de I'Atelier, Ivry/Seine, 2016

- Claude COSNARD et Gwennola RIMBAUT, La joie de I’Evangile est pour tous ! Expérimenter le
partage de la Parole avec les plus pauvres, Ed. Franciscaines Paris, 2015

- Etienne GRIEU, Un lien si fort — Quand I'amour de Dieu se fait diaconie, Ed. de I'Atelier,
Ivry/Seine, 2012

- « « et Vincent LASCEVE, Vers des paroisses plus fraternelles — Les plus fragiles au coeur
de la communauteé chrétienne, Ed. Franciscaines, Paris, 2016

-« « , Gwennola RIMBAUT et Laure BLANCHON, Qu'est-ce qui fait vivre encore quand tout
s'‘écroule ? Une théologie a I'école des plus pauvres, Lumen Vitae, Namur, 2017

- Marcel LE HIR, Ceux des baraquements, Ed. Quart Monde, Paris, 2005

- Dominique PATURLE, Ces pauvres qui interrogent I’Eglise, Ed. de I'Atelier, Paris, 2005

- Gilles REBECHE, Qui es-tu pour m'empécher de mourir ? Ed. de I'Atelier, Paris, 2008

- Gwennola RIMBAUT, Les pauvres interdits de spiritualité ? La foi des chrétiens du Quart Monde,
L'Harmattan, Paris, 2009

- Patrice SAUVAGE, Quand I'Eglise se fait Fraternité — Une relecture de la démarche « Diaconia »,

7 Pour aller plus loin sur ce point, voir E. GRIEU le chapitre 6 de Un lien si fort — Quant I'amour de Dieu se fait
diaconie, Ed. De I'Atelier, 2012.



Ed. Franciscaines, Paris, 2014



