Les religions comme source d’espérance

Répondre a un défi anthropologique d’une ampleur inédite

Quand nous avons discuté du principe de cette intervention avec Jérome Vignon,
I’encyclique Laudato si’ n’avait pas encore été publiée. Nous pensions, bien siir, que ce serait un
événement important, mais nous ne pouvions pas deviner qu’elle apporterait des éléments de
réponse aussi forts et substantiels a la question qui nous réunit ce matin, celle de la place de
I’espérance religieuse dans un monde qui doit faire face a des défis sans précédent, a commencer
par celui du changement climatique. Conscient du risque que je prends en m’exprimant sur des
sujets largement traités dans I’encyclique, je vais vous livrer mes propres réflexions, qui,

heureusement, recouperont souvent celles du Pape.

Commencons par ce titre « les religions comme source d’espérance ». Au premier abord, il
peut s’entendre dans le registre bien balisé du « supplément d’ame ». L’humanité serait confrontée a
une situation si difficile et angoissante qu’elle devrait faire appel aux religions pour se donner a la
fois des repeéres moraux, un idéal susceptible d’inspirer des comportements vertueux, et enfin des
motifs de consolation pour nous aider a traverser une mauvaise passe. C’est a des choses de ce
genre que I’on pense quand on voit la religion convoquée par tel ou tel leader d’opinion, a titre
supplétif, comme on mobiliserait une source d’énergie cachée pour la mettre au service d’une idée
préétablie du bien commun, par exemple le « développement durable ». Mais, bien-sir, ce n’est pas
comme cela que les choses se passent : le « sens » porté par une tradition religieuse ne peut étre

vécu que pour lui-méme, il échappe a toute instrumentalisation.

Il n’en est pas moins vrai que les traditions religieuses - mais aussi les idéaux politiques
humanistes - sont convoquées et mises a I’épreuve par la situation que connait I’humanité. Les défis
auxquels nous sommes confrontés nous placent en effet dans 1’obligation de réinventer le sens de
I’aventure humaine et de ressaisir dans une nouvelle perspective le sens des traditions religieuses. Il
ne s’agit donc pas seulement de mobiliser des ressources de sens qui se trouveraient prétes a
I’emploi dans nos livres saints et nos traditions. Dans une large mesure, nous avons a faire du neuf a
partir de ce dépot. Cela vaut, je pense, pour toutes les religions, mais je me limiterais ici au point de

vue du chrétien que j’essaie d’étre.

Le Pape, a bien le lire, ne dit pas autre chose. En témoigne la phrase qui ouvre le premier
chapitre de I’encyclique : « Les réflexions théologiques ou philosophiques sur la situation de

I’humanité et du monde, peuvent paraitre un message répétitif et abstrait, si elles ne se présentent



2

pas de nouveau a partir d’une confrontation avec le contexte actuel, en ce qu’il a d’inédit pour

I’histoire de I’humanité. » (17)

L’inédit auquel nous sommes confrontés nous oblige a faire du neuf. Et ce n’est pas
seulement une question de pédagogie et de communication, une question de présentation du
message chrétien ; se confronter réellement aux vicissitudes de 1’histoire humaine, c’est accepter
par avance que cela puisse changer quelque chose dans notre vie spirituelle. Je pense ici & une
phrase fameuse du philosophe chrétien Emmanuel Mounier, juste aprés la seconde guerre
mondiale : « I’événement’ sera notre maitre intérieur ». Je pense aussi a cette expression si souvent
employée a I’époque du concile Vatican II « les signes des temps ». Que dit-on quand on parle de

« signes des temps », sinon que I’histoire humaine est un lieu de révélation ?

Le caractére inédit de la situation et des exigences qu’elle comporte

Avant de voir ce que cela doit faire bouger dans nos vies, et dans la maniére dont nous
comprenons le message chrétien, il nous faut prendre la mesure de 1’« inédit » dont parle le Pape. Je
le ferai en me centrant sur la question du changement climatique, qui illustre de manicre

particuliérement frappante, et dramatique, ce caractere inédit.

A la veille de la «Cop 21 », les discours tenus par nos dirigeants pourraient donner
I’impression que nous sommes dans le schéma classique d’une négociation internationale, ou tout le
probléme se résume a trouver un bon compromis en équilibrant les concessions que doivent faire les
uns et les autres. Comme lorsqu’il s’agit de redéfinir une frontiére, de se partager un effort financier

ou de conclure un accord commercial.

Or, fondamentalement, ce n’est pas du tout de cela qu’il s’agit. Bien sir, il y a des transferts
financiers importants a consentir, des efforts a partager pour financer des investissements et lutter
contre les conséquences du réchauffement, mais I’essentiel est ailleurs. La vérité, c¢’est que I’on
arrivera a rien sans dépasser la logique habituelle du « donnant-donnant », ou chacun a peur de se
faire avoir et cherche a tirer la couverture a soi. L’humanité n’a pas d’autre choix que de s’engager
solidairement dans un chemin de développement entiérement nouveau, en transcendant les conflits

et les rivalités qui la divisent.

Pour vous prouver que je n’exagere pas en mettant la barre a ce niveau, regardons plus
précisément ce qu’implique concrétement la lutte contre le changement climatique. Permettez-moi
pour commencer de vous asséner quelques chiffres (trés peu, rassurez-vous). Il est admis par les
experts que I'humanité devra réduire de moitié ses émissions de gaz a effet de serre d’ici 2050 si elle

veut éviter un réchauffement moyen supérieur a 2° dont les conséquences, d’ampleur imprévisible,



seraient certainement dramatiques et peut-étre de nature & compromettre la survie de notre
civilisation. Pour un pays comme la France, c’est une réduction d’un facteur 4 qu’il faut atteindre a
la méme échéance, objectif qui est d’ailleurs rappelé dans toutes les lois environnementales depuis
2009. Or, toutes les études montrent que cela ne pourra étre obtenu seulement par des innovations

techniques, méme si la techo-science a de toute évidence un role important a jouer.

Nous ne ferons pas face a ce probléme sans changements profonds dans nos modes de vie —
y compris de nos habitudes en mati¢re de déplacements et d’alimentation. Pour ne prendre qu’un
exemple, il est peu probable que le transport aérien puisse continuer a croitre, quoi qu’en disent les
constructeurs d’avions, dont les projections d’accroissement du chiffre d’affaire sont toujours aussi

mirifiques. Je ne développe pas ce point, mais il est évidemment central.

Parmi les multiples changements qui s'annoncent et que l'on peine a anticiper, il faut
souligner 1’exigence absolue d’une gouvernance mondiale vraiment effective. Nous n'avancerons
pas, je I’ai dit, sans plus de solidarité, sans partager les efforts de recherche et d’investissements
nécessaires aussi bien pour limiter les émissions que pour lutter contre les conséquences du
réchauffement. Mais ce n'est pas tout : pour qu'un accord ambitieux de réduction des émissions de
gaz a effet de serre aboutisse aux résultats prévus, il devra étre assorti de mécanismes d'information
mutuelle et de controle trés contraignants. Concrétement, cela suppose la mise en place d'une

instance mondiale de gouvernance climatique dotée de pouvoirs étendus.

Compte tenu de I’incidence économique des mesures de protection du climat, on ne voit pas
comment cela serait possible sans instaurer un ordre politique mondial beaucoup plus structuré que
celui que nous connaissons. La guerre, de toute évidence, n’aura pas sa place dans un monde
réellement mobilisé pour préserver les conditions physiques de sa survie. Or, dans le méme temps,
les tensions et les motifs de conflits vont se multiplier, que ce soit sous 1’effet des migrations
climatiques ou de la compétition pour I’acceés a des ressources naturelles toujours plus rares et
cheres. Nous sommes trés loin d'avoir pris la mesure de ce que signifie l'impératif de vivre
ensemble pacifiquement sur une planéte aux ressources limitées, de ce qu’exige en terme de
«savoir vivre ensemble » 1’obligation de partager et de gérer solidairement une « maison

commune » dont la fragilit¢é commence tout juste a nous apparaitre.

Force est de reconnaitre que nous sommes sommes trés mal préparés, et trés mal armés,
pour relever un tel défi. Je n’ignore pas, certes, que des millions de gens se mobilisent a travers le
monde pour défendre I’environnement ou pour se mettre au service d’un développement humain
durable, a tous les niveaux, dans les ONG et dans beaucoup d’autres lieux, y compris les

entreprises. Il ne manque pas, Dieu merci, d’engagements et d’actions exemplaires. Et pourtant,



4

force est de constater que nous sommes loin du compte : en matiére d’environnement, presque tous
les clignotants sont au rouge. Dans une telle situation, la premiére chose a faire est peut-étre de

prendre toute la mesure de ce qui nous empéche d’avancer.

L’un de nos principaux problémes, c'est que nous sommes drogués a la croissance
¢conomique, une croissance qui, sous sa forme actuelle, est structurellement gourmande en énergie
et destructrice de I’environnement. Si nous ne pouvons nous passer de la croissance, ¢’est d’abord,
bien-sir, parce qu’elle nous apporte confort, bien-étre, de nouveaux moyens de communiquer et de
nous déplacer, et beaucoup d’autres choses fonciérement bonnes et agréables. Mais ce n’est pas
tout. Si la croissance nous manque autant c’est aussi, et peut-étre surtout, parce qu’elle est
nécessaire a I’équilibre social, dans des sociétés fondées comme la notre sur un idéal de liberté et de
prospérité partagée. La croissance permet en effet de créer du travail et des emplois, offrant ainsi a
chacun des opportunités d'ascension sociale et d’émancipation. Par-dela ses retombées sociales les
plus tangibles, elle agit, une huile dans les rouages de la vie collective, un solvant qui dissout les
contradictions sociales. L’une de ses fonctions les plus importantes est de contenir la violence, de
lui permettre de s'exprimer de manicre non sanglante, sous la forme d'une compétition généralisée
dans laquelle nous sommes tous engagés d'une manic¢re ou d'une autre. Si 1’on suit les analyses
lumineuses de René Girard, la compétition économique est en effet le moyen qu’ont inventé les
sociétés modernes pour se protéger de leur violence interne, en canalisant la « rivalit¢ mimétique »
vers ’enrichissement matériel. De fait, nos sociétés sont de plus en plus imprégnées de 1’esprit de
compétition (compétition économique, principalement, mais aussi sportive, politique). Ce n’est
nullement un hasard si I’un des mots fétiches du débat public est le mot compétitivité). Quand on lit
dans un journal « La Fnac convoite Darty » (titre récent du Monde de 1’économie), tout le monde
considére que c’est un aspect normal de la vie économique. Si 1’on lisait « Durand convoite la
femme (ou la voiture) de son voisin », cela passerait moins bien. Et pourtant, quelle est la

différence ?

Or, ce contexte de compétition généralisée - a tous les niveaux, entre les individus, les
entreprises, les territoires et les pays - nous rend terriblement court-termistes, que ce soit en
politique ou en économie. Nous sommes tous engagés dans des parties que nous devons absolument
gagner, trés vite, sous peine d'étre exclus du jeu. C'est cela, plus encore que le besoin de disposer de
nouveaux biens matériels, qui rend la croissance si nécessaire.l'accumulation sans limite de
nouvelles richesses est en effet ce qui permet a la compétition sociale de rester un jeu a somme
positive, un jeu ou il y a, au bout du compte, plus de gagnants que de perdants. Le probléeme, c'est

que, sous sa forme actuelle, cette croissance est incompatible avec la sauvegarde de notre niche



¢cologique.

Une autre difficulté, qui procéde d’une déficience constitutive du psychisme humain, est
notre incapacité a « croire ce que nous savons » (Jean-Pierre Dupuy) lorsque ce savoir contredit nos
habitudes de pensée et notre intuition immédiate. L'expérience tend a prouver que les étres humains
ont la faculté¢ d'occulter les faits qui ne cadrent pas avec leurs convictions préétablies, avec les
évidences quotidiennes dans lesquelles ils sont immergés. Or, dans le monde social ou nous vivons,
tout est fait pour nous faire oublier la réalité¢ des défis écologiques. Pour le dire d’une formule, la
« raison économique » - c'est a dire la vision du monde et les modes de raisonnement sur lesquels
repose le fonctionnement du systéme économique - est bien plus prégnante que les motivations
¢cologiques. Un seul exemple pour l'illustrer : la maniére dont les médias parlent de la baisse du
prix du pétrole, comme d’une bonne nouvelles pour le pouvoir d’achat, en oubliant de dire que c’est

surtout une mauvaise nouvelle pour la Planéte.

Pour faire bonne mesure, il faut étre conscient du risque que fait courir I’exces
d’informations et d’images sur notre capacité a nous émouvoir et a prendre nos responsabilités.
Quand le pape nous invite a « oser transformer en souffrance personnelle ce qui se passe dans le
monde », il met le doigt sur un vrai danger, celui de I’accoutumance créée par un flux continu
d’images qui devraient normalement nous déranger, nous faire peur ou nous culpabiliser, comme
celle des réfugiés débarquant sur les plages italiennes ou la fonte accélérée de la banquise. Nous
courons le risque de devenir les spectateurs fascinés et passifs d’un désastre au long cours qui nous

concerne directement, mais dont nos « écrans » si bien nommés paraissent nous protéger.

Il est important de prendre la mesure de ces déficiences, de ces travers structurels qui nous
rendent pour le moment incapables de faire face collectivement au défi climatique. Nous sommes
réduits a ’impuissance par des pesanteurs considérables, qui sont a la fois en nous-mémes et dans
nos fonctionnements sociaux. Les routines de vie et de pensée dans lesquelles nous sommes englués
nous empéchent de faire preuve de I’esprit de responsabilité et des capacités d’auto-limitation qui
seraient absolument nécessaires pour nous permettre de vivre ensemble pacifiquement sur une
planéte aux ressources limitées. En définitive, c’est peut-étre en cela que réside 1’inédit de notre
situation : le fait de ne plus pouvoir se fier a nos routines de vie et de pensée, le fait que certaines
manicres d’agir qui nous paraissent faire partie intégrante de notre mode de vie — prendre un grand
bain d’eau chaude, manger de la viande rouge ou prendre I’avion pour partir en vacances — soient

devenues problématiques.

Pour la premicre fois dans son histoire, ’humanité est confrontée a la nécessité de connaitre

et de controler les conséquences globales et a long terme des pratiques individuelles. Intégrer cette



6

nécessité dans notre organisation et nos fonctionnements sociaux exige rien moins qu’un
changement de civilisation - changement rapide, de surcroit, a échéance d’une génération. C’est a
dessein que j’emploie ici le mot « civilisation », qui englobe tout a la fois les modes de vie, les

techniques, I’organisation économique, politique et sociale, la culture et le spirituel.

Ce changement, les politiques se gardent bien de 1I’évoquer. Leur seul souci est de nous faire
croire qu’ils ont les choses bien en main, que tout va bien se passer moyennant quelques efforts
transitoires, et que nous pouvons les réélire en toute confiance. C’est le sens subliminal du mot
« transition », qui évoque quelque chose comme un effort passager, un mauvais moment a passer. Si
I’encyclique a regu un tel écho, c’est qu’elle ose parler un tout autre langage. Le Pape ne craint pas
d’évoquer un changement global, dont il souligne la dimension spirituelle, certes, mais dont il ne
cache pas les implications sociales, politiques et méme culturelles. Ce texte répond au besoin d’une
parole forte et crédible qui ose dire la gravité de la situation et les exigences qu’elle comporte.
Parole dont les hommes politiques, hélas, se montrent le plus souvent incapables. D’ou ces
commentaires entendus cet été au cours d’un colloque, de la bouche de personnes fort ¢loignées de
la religion : « voila ce que j’aurais aimé entendre de la bouche d’un homme politique ». Il s’avere
désormais que cette parole ne pouvait venir que de I’Eglise. Le choc de la finitude du monde fait
apparaitre au grand jour la nécessité d’une conscience planétaire que I’Eglise a vocation d’incarner

plus que toute autre institution.

Un appel a la conversion écologique qui s’adresse a tous

Pour qualifier ce changement aux multiples facettes, le Pape n’hésite pas a parler de
conversion : « J’adresse une invitation urgente a un nouveau dialogue sur la fagon dont nous
construisons 1’avenir de la planéte. Nous avons besoin d’une conversion qui nous unisse tous, parce
que le défi environnemental que nous vivons, et ses racines humaines, nous concernent et nous

touchent tous » (14)

En employant le mot conversion, le pape vise-t-il seulement a convertir ses lecteurs a la foi
chrétienne ? Leur demande-t-il de se faire baptiser ?. De toute évidence non. Méme si I’invitation a
découvrir le message chrétien n’est pas absente, le pape déploie une pédagogie de transformation
politique et spirituelle dont les ressorts ne sont pas uniquement confessionnels. Les chrétiens,
d’ailleurs, sont eux-mémes appelés a opérer cette « conversion écologique », en commengant par se
réapproprier un aspect trop souvent négligé de leur tradition, a savoir 1’affirmation de 1’éminente

dignité de la création.

Cette conversion se décline d’abord dans le registre de 1’éthique. Elle implique une nouvelle



7

lecture de nos devoirs. L’accent traditionnellement mis sur la solidarité sociale n’est en rien affaibli,
mais il se conjugue avec une affirmation plus claire de nos devoirs vis a vis des générations futures,

avec le vivant non humain, et finalement avec la création tout entiére.

En établissant un lien étroit entre nos différents devoirs — sans rien lacher sur I’éminente
dignit¢é de ’homme - le Pape écarte deux dérives, deux manicres fautives et dangereuses de
convoquer le religieux face a la crise écologique : la premiére est le provodentialisme : « Dieu veille
sur sa création, c’est lui qui décidera quand ce monde doit prendre fin et nous n’y pouvons rien »
(c’est a peu pres ce que I’on entend dans certains milieux protestants aux Etats-Unis). La seconde
dérive, c’est ce qu’on appelle parfois «1’écologie profonde », qui prend parfois la forme d’une
quasi divinisation de la nature, avec pour corollaire un anti-humanisme parfois ouvertement assumé
(notamment dans certains milieux écologistes américains). Pour faire court, si ’homme détruit la

nature, alors ¢’est ’homme qui devra étre €liminé. Je n’insiste pas.

Pour une pédagogie de I’espérance fondée sur une lecture de I’expérience humaine ordinaire

Et ’espérance dans tout cela ? Ne faut-il pas se demander si, dans la logique méme du
message de I’encyclique, I’appel a la conversion écologique peut contourner la question de
I’espérance. D’un simple point de vue pragmatique, on peut observer que la conscience d’avoir des
obligations donne rarement une énergie suffisante pour agir vigoureusement dans la durée. L’étre
humain est ainsi fait qu’il a besoin de motivations positives, et d’une vision mobilisatrice de

I’avenir.

L’encyclique rappelle fortement nos devoirs vis a vis de I’avenir. Le message du Pape, il faut
le souligner, est ici trés proche du « Principe Responsabilité » du philosophe allemand Hans Jonas (
«Agis de telle sorte que les effets de ton action soient compatibles avec la permanence d’une vie
authentiquement humaine sur terre »). Mais, quelques que soient leur force d’évidence, les principes
¢thiques ont en peu de poids sur les comportements si les motivations manquent. Il faut oser poser
cette question presque inouie : pourquoi 1’étre humain aurait-il besoin de 1’avenir ? La question
n’est pas de pure rhétorique. La tentation du nihilisme, du désespoir, ou tout simplement du
cynisme, existe bel et bien. « Apres-moi le déluge ». Et il y a fort a parier que cette tentation va

devenir plus prégnante dans les années qui viennent.

Le nihilisme prend parfois la forme plus subtile du catastrophisme : « de toute fagon, c’est
trop tard, nous n’échapperons pas aux catastrophes, et rien ne pourra changer tant qu’elles n’auront
pas eu lieu ». Mais, attention, le catastrophisme recouvre un ensemble d’attitudes qu’il ne faut pas

toutes mettre dans le méme sac. Le Pape lui-méme évoque les catastrophes « Les prévisions



catastrophistes ne peuvent plus étre considérées avec mépris ni ironie. Nous pourrions laisser trop
de décombres, de déserts et de saletés aux prochaines générations. » (161). Le philosophe Jean-
Pierre Dupuy a développé I’idée tres paradoxale que le seul moyen d’éviter les catastrophes consiste
a les considérer comme quasi-certaines. C’est ce qu’il appelle le « catastrophisme éclairé ». Quoi
qu’il en soit, on voit bien le risque : le catastrophisme peut étre un paravent de la résignation et du

nihilisme.

Une premicre réponse a cette tentation nihiliste tient au fait que nous sommes vitalement
solidaires de nos enfants et petits-enfants, et par simple continuité, nous nous pensons assez
naturellement comme les membres d’une humanité en devenir. En ce sens, comme 1’observe
finement ’encyclique, c'est peut-étre d’abord nous qui avons besoin des générations futures : «
Nous sommes, nous-mémes, les premiers a avoir intérét a laisser une plancte habitable a I’humanité
qui nous succédera. C’est un drame pour nous-mémes, parce que cela met en crise le sens de notre

propre passage sur cette terre » (LS 160).

Mais cela n’est pas encore assez. Il faut aller plus loin et se demander d’ou vient notre
conviction que I’avenir est vraiment précieux et désirable ? S’agit-il seulement pour I’humanité de
survivre, de continuer a tenir sa place parmi les autres espéces vivantes ? N’avons-nous pas besoin

de croire que 1’avenir dépasse — ou méme transcende — le présent ?

La croyance au progrés matériel indéfini répondait a ce besoin. Elle opérait une forme
d’ « enchantement » de ’avenir, en faisant miroiter un monde futur fascinant et merveilleux, rempli
de nouveautés, de choses agréables et excitantes. Qui plus est, la certitude de la poursuite d’une
croissance ¢économique cumulative et indéfinie nous permettait de rattacher nos actions immédiates
- les compétitions dans lesquelles nous sommes engagés - a des buts collectifs motivants a long
terme. Or, cette certitude rassurante n’est plus de mise. Nous n’avons plus aucune garantie que nos
efforts légitimes pour améliorer nos conditions de vie s’inscrivent dans une trajectoire qui sera

profitable a nos descendants.

Faute d’une représentation claire du progres, nous avons plus que jamais besoin d'espérance.
L'espérance, est certes une vertu, une disposition de l'esprit humain qui nous porte a attendre avec
confiance quelque chose de bon que nous ne connaissons pas. Mais elle s’appuie toujours sur des
raisons d’espérer plus ou moins partageables et partagées au sein d’une société. Ces raisons, pour
nous chrétiens, sont d’abord contenues dans la promesse de salut authentifiée par la résurrection du
Christ. Cependant, si nous voulons — a la suite du Pape - inviter I’ensemble de I’humanité a
s’inventer un avenir, nous devons faire de I’espérance un terrain et un enjeu de dialogue avec nos

contemporains — au méme titre que nous dialoguons avec eux sur les questions morales. Nous



9

sommes, en quelque sorte, sommés de trouver un langage universel pour dire quelque chose qui

concerne tout le monde et qui soit en rapport avec [’espérance chrétienne.

Avant d’y venir, je vais faire un détour par la pensée du philosophe Ernst Bloch, dont
I’ouvrage Le Principe espérance (1954) a exercé une certaine influence sur la théologie chrétienne
de I’espérance. Le concept-clef de la pensée de Bloch est le « non-encore » : Pour Bloch, le monde
humain est en attente, rempli d'éléments —y compris les idéaux trahis, les réves inaccomplis et les
espoirs décus- qui font signe vers un monde réconcilié, délivré de la souffrance et de l'injustice. La
premiere figure du « non-encore » est le « Non-encore-conscient », I'étre humain étant loin d'avoir
mis en ceuvre tout ce qui le dispose a vivre consciemment. A cette latence de la conscience humaine
correspondent le « non-encore-devenu » de I'Histoire et le « non-encore-manifesté » dans le monde,
a savoir toutes les possibilités entrevues dans 1'ordre des actions humaines et de leurs effets sur le

monde.

Bloch reste un utopiste imprégné de marxisme : son espérance s’appuie sur des promesses
tangibles que I’I'Histoire devra tot ou tard accomplir. Elle se fonde sur la conviction que I’homme
est capable d’accomplir les promesses qui sont en lui. Dans la situation ou nous sommes, il est plus
difficile de croire que I’homme posséde en lui-méme les moyens de son accomplissement. Mais je
crois cependant possible de sauver la catégorie du « non-encore » en la dégageant de son fond

d’utopie.

D’un point de vue chrétien, tous les «non encore» de Bloch peuvent trouver un
prolongement, et leur véritable condition de possibilité, dans le « non-encore révélé » mis en avant
par le théologien Jiirgen Moltman en écho a Bloch. Pour Moltmann, « La révélation apportée par les
apparitions du Christ ressuscité n'est pas seulement cachée : elle doit également étre qualifice
d'inachevée et €tre référée a une réalité qui n'est pas encore 1a. C'est quelque chose qui est encore en
suspens, qui ne s'est pas encore produit, qui n'est pas encore apparu, mais qui est promis et garanti

dans sa Résurrection »

Pour Moltmann, I’espérance chrétienne est entierement fondée sur la Résurrection du Christ.
Elle opére une rupture radicale dans notre vision du monde, sans rapport avec une compréhension
rationnelle de la réalité. Nous sommes en raison incapables de nous représenter ce qui n’est pas
encore 1a, et donc incapables d’espérer. C’est bien-siir sur ce point qu’il se sépare de Bloch et qu’il
le critique dans sa prétention a fonder 1’espérance sur les potentialités de 1’étre humain. Tout en
partageant cette critique de I’optimisme marxiste, il me semble que 1’espérance — si on la définir
comme [’attente confiante d’un événement porteur de sens — peut trouver au moins des points

d’ancrage dans ’existence humaine ordinaire, dans la mesure ou elle prolonge ce que I’on pourrait



10

appeler notre expérience du sens.

C’est un fait que ce qui compte le plus dans nos vie résulte de circonstances improbables, a
commencer par I’événement originaire et singulier de notre naissance. Notre propre naissance
constitue pour nous un événement bouleversant et incompréhensible, rebelle a toute rationalisation.
A travers cet exemple, nous pouvons commencer a prendre conscience du fait que sous sommes
dans une situation de radicale dépendance vis-a-vis de ce qui donne du sens a notre vie,.En d’autres
termes, nous vivons sous le régime de /’événement porteur de sens. Ce qui a le plus d’importance -
ce qui change la donne - une rencontre amoureuse ou amicale, une ceuvre d’art, une lecture, une
découverte scientifique, une conversion religieuse, bien-sir, reléve de I’'imprévisible, voire méme
parfois de I’inconcevable. Nous pouvons tous le constater, quels que soient les aléas de nos
existences : ce qui nous est arrivé de plus important et de plus signifiant, ne pouvait étre anticipé. Et
c’est souvent a la lumiére de cet imprévisible que nous relisons notre existence. Cela vaut aussi,
bien sir, a I’échelle de ’humanité. L’histoire humaine est radicalement événementielle. Les plus
grandes choses, les plus belles réussites de la civilisation dépendent d’initiatives individuelles que
personne ne pouvait anticiper, que 1’on pense seulement a Jeanne d’arc ou a Charles de Gaulle. Et
c’est a partir de ces faits imprévisibles qu’'un sens de I’Histoire nous apparait, de maniere
rétrospective. Méditant sur la Révolution francaise en 1798, Kant notait qu' « un tel phénomene
dans l'histoire de I'humanité ne s'oublie plus, parce qu'il a révélé dans la nature humaine une
disposition et une faculté pour le mieux telle qu'aucun politique n'aurait pu avec toute sa subtilité la

dégager de la marche des événements jusqu'a ce jour »

L’expérience humaine de 1’évémenent porteur de sens rejoint 1'un des schémes
fondamentaux de la tradition Judéo-chrétienne — en fait, I’'idée méme de révélation. Le sens — c'est a
dire ce qui compte vraiment, qui mérite qu'on se mette en marche - nous arrive comme a
I’improviste. Dieu nous est présenté comme celui qui « fait toutes choses nouvelles », et c'est bien-
siir une Bonne nouvelle qui nous est annoncée. Son sens ne se réduit pas au contenu d'un livre, mais
il se révele a travers des événements imprévisibles, parfois inconcevables — le plus souvent des
rencontres inattendues, dont 1'Ancien Testament et les Evangiles fournissent maints exemples. La
naissance et la résurrection du Christ sont les moments clefs de cette révélation, Pour nous
chrétiens, elles marquent des ruptures dans la marche du temps, des césures séparant un avant et un
apres. Ce n'est pas pour rien que la naissance du Christ marque le début de notre ¢re. Mais ont
trouve bien d'autres exemples de ruptures événementielles dans les évangiles. Pour les gens qu'il
rencontre, le Christ se manifeste par des paroles et des actes inouis, sans précédents. Les miracles

sont l'archétype de I'événement qui crée une rupture dans l'ordre normal des choses. Mais on



11

pourrait en dire autant du pardon, puisque le Christ lui-méme établi un parallele entre le pouvoir de

faire des miracles et le pouvoir de pardonner.

Tout cela, encore une fois, n’est pas sans écho dans 1I’expérience humaine ordinaire. Voila ce
que nous devrions essayer de partager avec nos contemporains. Si I’avenir est porteur d’un sens et
d’une beauté dont nous ne pouvons méme pas concevoir la grandeur, alors, oui, cela vaut vraiment

la peine de se mobiliser pour le rendre possible.



