Avec la dynamique « Diaconia », une partie de I'Eglise catholique a
voulu redonner aux plus petits et aux plus fragiles une place et les
écouter. Car sans eux, I’Eglise n'est plus elle-méme. Cette démarche
interroge : qui est autorisé a participer au débat public ?

En 2012-2013, I'attention médiatique se focalisaitles mobilisations contre le mariage pour tomn®le méme temps, de

maniere beaucoup moins visible, une autre dynamaquteur de I'initiative « Diaconia - Oser la frat&é », connaissait son
développement majeur. Le contraste est réel eatreleux formes de présence de I'Eglise catholidaesaciété. Avec Diaconia apparait
une maniére d’habiter I'espace public qui ne cdagas d’abord a défendre des points de vue neaiadpxalement, a se laisser
déranger par des intrus, ceux que, d’habitudeppaesn’écoute. L’Eglise, ici, parle en s’exposdta-méme au travail auquel l'invite le
message qu’elle porte. N'y a-t-il pas de maniéts pigoureuse et plus juste pour elle d’apporterosdribution a la recherche du bien
commun ? Bien entendu, ceci ne disqualifie nullentesformes plus classiques de participation abats de société. Mais ce type de
parole ne peut faire autorité a lui seul. Si leiség s’en remettaient uniquement & un mode déif|agaoncé a partir d’une tradition
réflexive devenue peu familiere aux contemporagties seraient ramenées, aux yeux de I'opiniofjeatabituel des acteurs partisans,
soucieux, comme tous les autres, de promouvoirdisgours et de conserver leur influence ; ce@uigéalité, brouille sa spécificité.
Lorsqu’elles permettent, au contraire, que des janais écoutées soient entendues et prises ausdes Eglises font revenir au
premier plan des acteurs laissés dans I'ombre. Bietd’'autres, elles rouvrent alors la questiguiteée, pour les sociétés régies par

I' ethos démocratique, des contributeurs réels aux déaisitntérét public. Et elles le font, non pas enmint des legons, mais en se
laissant interroger par des récits, des cris eagpsls d’habitude ignorés.dthos démocratique est ainsi remis au travail, de Itietér, a

partir de ses exigences propres.

QUAND LA PAROLE DES PAUVRES FAIT AUTORITE

Durant trois jours, 12 000 personnes se sont redesia Lourdes autour du theme « Osons la fradesna 'occasion de la féte de
I’Ascension, en mai 2013. L'enjeu était — dansdlalée de I'enseignement de Benoit XVI —, de redédpla solidarité comme un
élément central de la vie chrétienne, et, au passkgrevisiter les fondements théologiques deagamgents sociaux. Pratiquement tous
les diocéses de France étaient représentés, urneede mouvements et services d’Eglise avaigmré leur contribution, 87 évéques
avaient fait le déplacement. Le rassemblement &w&iprécédé d’'un travail de préparation (plus oinmintense selon les groupes), qui
a duré jusqu’a deux ans et demi. Bref, un rasseméieen lui-méme significatif, mais simple pointeetgée d’'un ample remue-ménage
qui s'effectue ces années-ci dans

'Eglise de France. Pour la premiére fois en France, un
rassemblement majeur de 'Eglise a

Que sestil passé, justement, de si donné une place primordiale aux

notable ? La nouveauté ne tient ni & L

I'invitation a la fraternité et a la peI’SOﬂneS mal’queeS pal’ de grandeS

solidarité (qui retentit tout au long de
I'histoire de I'Eglise), ni & la conscience
de I'importance des questions sociales,
économiques et politiques (la doctrine socialelfglise le rappelle depuis plus de cent ans),mié@analyse de la situation présente
(laquelle n’était certes pas absente du rassembiemais ne constituait pas son axe directeur)udi tient, alors, la nouveauté de
Diaconia ? Peut-étre au fait que, pour la prenfidigeen France, un rassemblement majeur de I'Eglidenné une place primordiale aux
personnes marquées par de grandes précarités dicdys Une personne présente sur quatre vivaitlermes formes de vulnérabilité.
Mais, surtout, ce rassemblement a fait une plaicegpdiale a leurs paroles, leurs prieres, leurmés d’expression, leurs aspirations.
Lors de la premiére matinée, le ton a été d’embdtdmé par le groupe « Place et parole des pauvfss groupe, constitué d'une
vingtaine de personnes marquées par la grandeqiauguidé par des accompagnateurs dont le rétaléttaciliter I'expression des
premiers, avait préparé I'’événement depuis deuwetapporté sa contribution par ses réactions raetfa mesure de I'élaboration du
projet.

Dans son intervention liminaire, le groupe a fai¢ proposition de sens ; certes balbutiante, défécélaborer et & articuler — comme
toute vraie proposition de sens, sans doute — quaidit quelque chose sur 'humanité, sur ce qdiaiavivre, sur la construction d’'un
monde commun, sur le rdle des institutions, sorgrtance des dimensions symbolique et politique pivre ensemble et, enfin, sur
Dieu, la maniére de le comprendre, de s’adreskgmrhde vivre de lui. lls ont également parl@'dglise :

précarités ou handicaps.



« Ensemble, on peut transformer des choses etdaingrendre que I'Eglise n'est pas réservée aineggersonnes. Ensemble, on va
construire un autre chemin, une autre expériermd, gue dans les rencontres, il y ait 'échand&ebute, et que, quand on sort de
I'église, on fasse ce qu’on a dit. Diaconia, cat@te le début d’autre chose : réveiller 'Eglisane autre dimension, c’est-a-dire une
maniére de suivre le Christ dans sa maniére dtriedavec les plus pauvres. Parce que lui, J8susraversé le méme chemin que les
pauvres. »

Il s’agit d'une parole d'autorité : ceux qui pati@isent « on », un « on » a entendre comme urug noCe n’est pas le « nous » du seul
groupe Place et parole des pauvres, c’est un «nquss’offre & contenir les 12 000 auditeurs erés (le texte commence par

« ensemble ») et, pourquoi pas, beaucoup d’autrest question, finalement, de toute I'Eglise. €qui parlent disent : « ¢a peut étre le
début d'autre chose ». lIs lisent ce qui est en tla se passer avec le rassemblement comme unexmement et se permettent de le

nommer comme tel.
e @ o

DES MOTS GAGNES SUR LE SILENCE

Et ce « début d’autre chose », c’est quoi ? Unlappeéveiller 'Eglise & une autre dimension st:a-dire une maniére de suivre le
Christ dans sa maniére a lui d’étre avec les phusies ». Il y a la une redéfinition de la missiien’Eglise : suivre le Christ — jusqu’a
présent c’est classique — mais avec une précisiaans sa maniéere a lui d'étre avec les plus pauvrLe rapport du Christ aux « plus
pauvres » est regardé comme une clé pour compreadréssion et comme une pierre de touche pouvie.\Ainsi, en quelques
phrases, des personnes en grande précarité proposet? 000 participants de lire ce qu'ils sontram de vivre comme l'inauguration
d’une nouvelle route, un réveil de I'Eglise, quheiste & redécouvrir le Christ comme celui quitdiésaux plus pauvres, clé sans
laquelle 'Eglise est menacée d’engourdissemedée aiommeil. C'est & partir de la qu'ils proposerg maniére de se rapporter les uns
aux autres ou il y ait « rencontre », « échange«éeoute », donc un style de relation ou chadusaaglace et soit attendu comme
contributeur possible au bien de tous. Il y a l&#¢aine vision des rapports humains et de ce dfiaenidiarité avec le Dieu de Jésus-
Christ y provoque.

Ce type de parole fait autorité car il s’est afféoa la négativité ultime. Ces mots sont gagnépriawde rudes batailles, sur le silence et
I'enfermement, dans des blessures souvent ingaétes D’une certaine maniére, ils ont traverséquéechose comme la mort. Leur
poids tient non & ce qu'ils imposent des vues anéent des obligations, mais au fait qu'a partisdeffrances graves et profondes, ils
osent ouvrir des voies. C’est un appel pour que tiEglise, tous soient encouragés a accéder Plepre parole et se sentent ainsi
soutenus pour apporter leur contribution a la aigeenble.

Ce type de parole ne s’est pas imposé d’embléedii étre expérimenté dans de petits groupes,desr@reuves afin qu’une place
primordiale lui soit faite ; et cela au prix de cecements a d’autres maniéeres possibles d’envisagel rassemblement. Ajoutons qu'il
ne s’agit pas pour I'Eglise de quelque chose dedofortable (elle s’y entend en partie contedtifes sa maniére de s’organiser). En
revanche, les participants au rassemblement oatgsitot en recueillir les fruits. Ecouter des penes elles-mémes en situation
précaire parler de cette maniére permet
que les langues se délient et tire tous les

rapports vers la simplicité, la joie et la L,Eglise n,eSt paS e”_e_méme S\I leS )

vérite. pauvres n’y font pas irruption a partir de
I'audace que leur donne leur familiarité

Sans doute retrouve-t-on, a travers ce au ChrISt

souci de ramener au premier plan ceux

que I'on a toujours tendance a oublier,

une constante de I'histoire de I'Eglise. Le phénoenfait partie de son « mystére » : celle-ci nfest elle-méme si les petits et les
pauvres n'y font pas irruption a partir de I'audagee leur donne leur étonnante familiarité au Ghpisur déloger les disciples d’'un
rapport confortable a un maitre qui, en réalitiuh chamboulé en se présentant aussi comme uitesienEn revanche, ce qui est peut-
étre nouveau a I'occasion de Diaconia — et celgresiablement lié a un trait d’époque —, c’estajiest explicité ce qui autrefois

advenait sans étre dit.

CES VOIX QUI NOUS MANQUENT

Lorsque I'Eglise accepte sans crainte de vivre ea®st, me semble-t-il, ce & quoi 'appelle Ip@rancois depuis le début de son
pontificat —, elle touche les sociétés faconnéed ghos démocratique sur un point trés précis qui, sést’jamais mis au jour, les rend
anémiques : c’est la question du sort fait a cawntpnt pas suffisamment de capacités d’express@m peser dans I'organisation du
vivre ensemble.



Quand des personnes marquées par la misére olHeunant la possibilité de s’exprimer (on voit Egaent cela, par exemple, dans le
documentairé\u bord du monde), I'on comprend que, jusqu’a présent, cela leait @npossible parce qu'ils vivent dans des condsi
qui empéchent I'élaboration de la parole. Leur egpion n'est possible que si elle est voulue, tiéercappelée. Se trouve ainsi récusé
I'axiome du libéralisme selon lequel il suffit qu@ine censure ne pése sur les locuteurs poteptietdaisser le champ ouvert aux
différents points de vue. A partir de 14, peut sisager une dynamique : partir & la recherche de dent la voix manque & nos
échanges, avec, comme guide, ceux dont le poimiel®ient d’étre entendu pour la premiére fois,pErsonnes semblables aux
membres du groupe Place et parole des patitees les plus proches de ceux qui sont ensewatis & silence, elles sont les mieux
placées pour ouvrir la marche.

Dés lors, le débat cesse de se focaliser uniquesnerceux qui savent se faire entendre. Un poimiotieensus est offert autour de la
quéte de ceux dont la voix n'est pas entenduetGldaut le reconnaitre, un combat &pre et dglenhaleine, mais un combat
susceptible de mobiliser chaque camp politiqueoantfon des themes qui lui sont particulierememtrgh soutien aux structures
élémentaires de la société pour les uns, polititiggalité des chances pour les autres et, chezregonsabilisation des organisations
intermédiaires du fait de leur proximité au terrdhaque camp se découvre capable d'apporter sibsiéh et ses compétences au
service d’une cause que rien n'oblige & honorers pai est symboliquement extrémement forte, visantrait essentiel du lien social :
celui-ci ne tient pas, avant tout, a la rencongrdaices qui se conjuguent ou s’affrontent, mais appel, adressé a chacun par tous les
autres, afin qu'il apporte sa contribution & un d®rommun sans cesse a reconstruire. Nous somnagesdeeur de la politique : ce lieu
ou il est question de I'organisation du vivre ensknde la maniére de le structurer et de le réormonstamment. L’aborder en mettant
au premier plan des préoccupations la contribud®ious a ce réaménagement permanent du monde coestnun rendez-vous capital
qui rappelle au b.a.-ba du projet démocratique.

Cette maniére d’'envisager le débat public constineréplique au populisme qui monte. Elle répandféet a une requéte, somme toute
|égitime, qui s’exprime a travers ces courantséBgl: pouvoir se représenter I'unité d’'une natioirsg sent fragilisée. Cependant, elle
ne le fait pas en désignant un ennemi a abatteestlla différence —, mais en redécouvrant I'élérfécondant du tissu social : cette
capacité que nous avons de nous appeler mutuelienfexistence, de nous montrer que nous avonsitéss uns des autres.
L’effacement de certains dans l'infra-humain es dafaite pour tous. Les différences d’optionstjgples ne sont pas nivelées : elles
sont accentuées, chaque famille de pensée étamiregée a rechercher dans sa propre traditioni@stisusceptible d’entretenir ou de
réveiller cet effet d'appel. Il y a 13, en effety point de consensus possible qui s'offre, auteuadecherche de ceux qui nous
manquent ; et I'on peut parier que plus ce poihselidement assuré, plus il permettra de donnerjleste place aux conflits d'intéréts
(c’est aussi la fonction de la politique

que de les arbitren Ce souci des oubliés redonne vigueur au
jeu démocratique. Il le rouvre contre la

Au total, ce souci prioritaire des tentation de réduire le débat a ceux qui

membres oubliés redonne vigueur au jeu L .

démocratique. Il le rouvre contre la Savent defendre Ieur pOInt de vue.

tentation — constante — de réduire
I'espace du débat a ceux qui savent
défendre leur point de vue. Il le conforte, parae gelui-ci ne peut que gagner a voir davantagetelas entrer dans le jeu.

e @ o
ACCEPTER D'ETRE BOUSCULE

Lorsque des personnes marquées par la misére diseix haute ce qu’elles pergoivent du sens ptesdibine vie ensemble, est rendu
de nouveau perceptible ce que Myriam Revault diles nomme « la force des commencements ». Tosteiété est ramenée au lieu
ou résonnent les questions, a vrai dire abyssddesa raison d’'étre et de son projet. Il n’estggasnant que I'on trouve, pour
accompagner ceux qui s’aventurent jusqu’en cegpanedoutables, les spécialistes des interrogatitimes, les acteurs du religieux.
A noter que le religieux alors, se situe non sueteain de ce que I'on doit faire ou pas, maiscglmi, plus fondamental, de ce qui
préside aux commencements et de ce qui rend a aoyezceptible la puissance qui s’y manifeste. §oats en vocabulaire
théologique, c’est la question de la création,eamént dit, de ce qui soutient I'existence, et cddlda rédemption, c’est-a-dire de ce qui
assure que le dernier mot de I'histoire n’est pkatéurde et a I'affaissement dans le néant. Egi@une instance du religieux méne
jusqu’a ces lieux-la en se laissant guider pagatale des plus fragiles, elle donne a entendré sjait pour elle d’'une histoire gracieuse
ou il sera question de don, d’appel et de promesse.

Lors du rassemblement Diaconia, on voit une Egjisese risque en ce point. Et, bien entendu, ellesive la premiére mise en cause
par les personnes en grande précarité, notammesitsdavolonté d’accueillir ceux qui d’habitude forsur : quels moyens se donne-t-
elle pour lier son sort au leur ? Elle est ramenées trop de ménagement, & une posture humide,|’dén est démuni, sans réponse.
Comme tous les acteurs de la solidarité, en somuidabourent ce terrain sans pouvoir se glorifiemombre de leurs victoires. Elle se
retrouve, sans méme I'avoir voulu, aux cotés de taux qui, dans la société, prennent des risquasque ceux qu’'on ne voit plus ne
disparaissent pas totalement de nos échanges.|&l@sthemin pour sortir de 'imaginaire a vraiedplutot stérile, encore présent dans



les tétes des croyants, d’une sorte de face Zefsoe 'Eglise et le monde, ol chacun des protagesitrépigne de n'étre pas compris ou
respecté par l'autre.

Dans cette posture humble, I'Eglise agit, elle pswp elle ouvre des chemins, mais non & partir paint haut qui lui donnerait de
surplomber le paysage. C'est en se laissant elleeng@endre au dépourvu qu’elle fait signe. |l éair calors, qu’elle ne roule pas pour
elle-méme, ne cherche pas a s'auto-promouvoir.&iermis que des choses encore jamais dites pugsgprimer, et les croyants y
reconnaitront la trace du Dieu créateur et sauwdais c’'est en tant que servante que I'Egliserstvenue. N'a-t-elle pas alors, en
réalité, tenu toute sa place ?

Lorsqu'ils s’engagent a la recherche de ceux qguti sEpoussés au bord du monde, les acteurs diereligont pleinement dans leur
mission : celle de rouvrir le cercle du jeu depafs humains et de I'empécher, avec douceur, cespais fermeté, de s’enclore en lui-
méme. lIs le font non pas en invoquant immédiatemea transcendance, ce qui les ferait aussitéit sler'ethos démocratique et les
disqualifierait, mais en invitant a I'expérienceadeque I'on découvre dans la quéte de ceux qugoent. lls pointent ainsi, sans méme
le dire, des questions fondamentales. Ils obligamtmettre au premier plan I'énigme posée par geure sont pas la avec nous et,
faisant éprouver le désir de I'absent, ils ouvigmierrogation primordiale sur les raisons de eiainsi que sur les dispositions que nous
avons a les entendre et a les reconnaitre, chemmthAu total, en s’engageant sur ce terrain, ¢ésuas du religieux jouent une partition
contraire a celle qu’on est tout prét a entendriediepart : leur expertise tient non pas a uné&@u’ils détiendraient et pourraient
exhiber, mais a ce gu'ils se sont laissé désargcahn&it-méme du message qu'ils portent. La véitéls promeuvent leur est passée a
travers le corps, si I'on peut dire. L'on se rendpte a ce moment, mais seulement a ce momentedigevérité ne tue pas. Au
contraire, elle fait vivre.

A lire et & voir aussi :

Aurore Chaillouk Faire place aux migrants, un pari osé ! )Revue Projet, n°336-337, oct.-déc. 2013.

Gilles Rebéche, Etienne Grieu, Aurore Chaillplgéo] La diaconie : « Permettre aux pauvres de sgentir en famille dans
I'Eglise », Revue-Projet.com, 14/10/2013.



